
Lisyabab 
Jurnal Studi Islam dan Sosial 

Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 Hal.214 – 229  
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

https://doi.org/10.58326/jurnallisyabab.v6i1.332 
   

 
 

 

Rasionalitas Penciptaaan Alam Semesta Menurut Perspektif Islam Dan Barat 

The Rationality Of The Creation Of The Universe According To Islamic And 
Western Perspectives 

 

Farhana Astna Mufidaa, Fityatun Naffab, Frida Febriyanac, Ummu Habibah4 

Sekolah Tinggi Islam Al-Mukmin Surakarta 

atsnafaroly@gmail.coma, fityatunnaffa48@gmail.comb, febriana.frida1@gmail.comc, 

bibahummu00@gmail.comd  

 
 

ABSTRACT  

Teori Osilasi yang dikemukakan oleh Fred Hoyle, seorang astrofisika Inggris, menyatakan bahwa 
alam semesta mengalami siklus berulang antara ekspansi (Big Bang) dan kontraksi (Big Crunch). 
Teori ini mengguncang pemikiran ilmiah dan menimbulkan perdebatan dengan ajaran agama Islam, 
yang menekankan penciptaan sebagai tindakan ilahi yang bermakna. Penelitian ini bertujuan untuk 
menunjukkan bahwa pandangan Islam mengenai penciptaan alam semesta lebih relevan dan 
rasional dibandingkan dengan teori Osilasi dalam perspektif Barat. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif melalui metode library research untuk menganalisis teori Osilasi dalam 
perspektif Barat dan Islam, didukung oleh dalil Al-Qur’an, khususnya Surah Al-Anbiya ayat 30. 
Meskipun teori Osilasi memberikan wawasan menarik tentang mekanisme alam semesta, ia 
cenderung mengabaikan adanya tujuan dan kontrol ilahi dalam proses penciptaan. Sedangkan 
dalam pandangan Islam, penciptaan dianggap sebagai tindakan ilahi yang disengaja, dengan setiap 
elemen memiliki peran tertentu. Penelitian ini menunjukkan bahwa pandangan Islam lebih relevan 
dan mampu memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang penciptaan alam semesta, 
sehingga tidak terjebak dalam doktrin Barat. 

Kata kunci: Teori Osilasi, Penciptaan Alam Semesta, Perspektif Islam, Rasionalitas Penciptaan. 

 

The Oscillation Theory put forward by Fred Hoyle, a British astrophysicist, states that the universe 

experiences a repetitive cycle between expansion (Big Bang) and contraction (Big Crunch). This 

theory shook up scientific thought and sparked debate with the teachings of Islam, which emphasized 

creation as a meaningful divine act. This study aims to show that the Islamic view of the creation of 

the universe is more relevant and rational than the Oscillation theory in the Western perspective. This 

study uses a qualitative approach through the library research method to analyze the Oscillation 

theory in Western and Islamic perspectives, supported by the postulates of the Qur'an, especially 

Surah Al-Anbiya verse 30. Although the Oscillation theory provides interesting insights into the 

mechanisms of the universe, it tends to ignore the existence of divine purpose and control in the 

process of creation. Whereas in the Islamic view, creation is considered a deliberate divine action, 

with each element having a specific role. This research shows that the Islamic view is more relevant 

and able to provide a deeper understanding of the creation of the universe, so that it is not trapped 

in Western doctrine. 

Keywords: Oscillation Theory, Creation of the Universe, Islamic Perspectives, Rationality of Creation 

https://doi.org/10.58326/jurnallisyabab.v6i1.
mailto:atsnafaroly@gmail.coma
mailto:fityatunnaffa48@gmail.comb
mailto:febriana.frida1@gmail.comc
mailto:bibahummu00@gmail.comd
mailto:bibahummu00@gmail.comd


 

Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana        215     
  

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
                                                                                                                     ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

 

PENDAHULUAN  

Dunia keilmuan dihebohkan dengan teori yang dikemukakan oleh Fred Hoyle seorang astrofisika 

dari Inggris, Hoyle pertama kali mengemukakan teori ini pada sekitar tahun 1948 (Basir & Syarif, 2021). 

Teori ini juga dikenal sebagai Teori Ekspansi dan Kontraksi atau Oscillating Universe Theory yang 

menyatakan bahwa alam semesta mengalami siklus berulang antara ekspansi (Big Bang) dan kontraksi 

(Big Crunch), yang berarti alam semesta tidak memiliki awal atau akhir yang absolut, melainkan berada 

dalam proses berulang, yaitu Teori Osilasi, yang menggabungkan elemen dari teori big bang dengan teori 

keadaan tetap (Yusuf et al., 2024). Teori ini menawarkan gambaran menarik tentang alam semesta 

sebagai entitas yang terus berulang. Menurut teori ini, alam semesta mengalami siklus tanpa akhir antara 

dua peristiwa besar: Big Bang (ledakan besar), saat segala sesuatu mulai, dan Big Crunch (keruntuhan 

besar), ketika semua materi tertarik kembali. Setiap kali terjadi Big Crunch, alam semesta melahirkan Big 

Bang baru, seolah-olah memulai kembali dari nol (Afandi, 2013). Ini berarti alam semesta tidak memiliki 

awal atau akhir yang tetap, menantang pandangan tradisional yang menganggap waktu dan eksistensi 

sebagai perjalanan linier dengan awal yang jelas dan tujuan yang pasti. 

Teori ini tentunya mengguncang pemikiran ilmiah sekaligus menimbulkan perdebatan dengan 

ajaran agama Islam, yang sering menekankan penciptaan alam semesta sebagai tindakan ilahi yang 

memiliki tujuan tertentu. Pada penciptaan alam semesta pasti ada yang menciptakan yaitu Allah SWT 

(Rianti & Munawar, 2022), di dalam Al-Quran terdapat 800 ayat yang menceritakan fenomena penciptaan 

alam semesta (Aini, 2020). Sebagaimana dijelaskan dalam surah Al-Anbiya’ ayat 30 yang 

menggambarkan akan kebesaran Allah dalam penciptaan alam semesta. 

ان  ت اَر تْ قًاَف  ف ت  قْن َٰاَ  كَ  كَ ف رُوْْٓاَا نََّالسَّمٰوٰتَِو الْْ رْض  َالَّذِيْن  َْي  ر  َيُ ؤْمِنُ وْن ََو لَ  َا ف لَ  كَُلََّش يْءٍَح ي ٍۗ اۤءِ َالْم  هُم اَۗو ج ع لْن اَمِن   

"Dan apakah orang - orang yang kafir tidak mengetahui bahwa langit dan bumi itu keduanya dahulu 

adalah suatu yang padu, kemudian Kami pisahkan antara keduanya. Dan dari air Kami jadikan segala 

sesuatu yang hidup. Maka mengapakah mereka tiada juga beriman?" 

Ayat ini menggambarkan keadaan primordial alam semesta atau kondisi awal dari alam semesta 

sebelum terbentuknya struktur-struktur seperti bintang, planet, dan galaksi. Pada awalnya, langit dan 

bumi adalah satu kesatuan (ratq) yang kemudian Allah pisahkan, yang mana ini sejalan dengan teori Big 

Bang dalam sains kontemporer. Pemisahan tersebut menandai pembentukan langit, bumi, atmosfer, air, 

dan berbagai unsur kehidupan, menunjukkan adanya keteraturan dan hikmah dalam ciptaan Allah. Allah 

juga menyebutkan bahwa air adalah sumber segala kehidupan, yang menjadi bukti kebesaran-Nya dan 



 

216            Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana  

   
 

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

sesuai dengan pemahaman ilmiah. Ayat ini diakhiri dengan ajakan kepada manusia untuk beriman, 

karena tanda-tanda kekuasaan Allah begitu jelas dalam ciptaan-Nya. 

Pemahaman manusia tentang alam semesta mempergunakan seluruh pengetahuan di bumi 

(Adhiguna & Bramastia, 2021), berbagai prinsip-prinsip, kepercayaan umum dalam sains (seperti 

ketidakpastian Heisenberg tentang pengukuran simul-tan dimensi ruang dan waktu). Melalui sebuah 

kerangka besar gagasan yang menghubungkan antara teori osilasi dan teori big bang untuk menjelaskan 

suatu fenomena penciptaan alam semesta (Hasan, 2020). Alam semesta adalah suatu hal yang fana 

(Fathoni, 2017), adanya penciptaan merupakan suatu proses dari ketiadaan menjadi ada, yang pada 

akhirnya akan menuju pada sebuah kehancuran (Hayani et al., 2019). Namun, berbagai pertanyaan 

manusia tentang misteri alam semesta masih belum atau tak ber-jawab. Berbagai upaya rasionalitas 

manusia telah dikerahkan dan pengetahuan kian bertambah, sedangkan misteri alam semesta terus 

menjadi warisan bagi generasi berikutnya (Lukman, 2015). Penjelajahan akal manusia mendapatkan 

fakta-fakta penyusun alam semesta, mulai dari dunia atom, planet, tata surya, hingga galaksi dan ruang 

alam semesta.  

Kajian mengenai penciptaan alam semesta selalu menjadi pembahasan yang tidak ada habisnya 

(Semesta, n.d.). Berbagai aspek yang terkandung di alam semesta selalu menjadi pertanyaan para ahli 

filosofi sejak dulu, bahkan perdebatan ini telah berlangsung selama berabad-abad (Masang, 2020). 

Sebelum banyak ilmuwan yang tertarik untuk meneliti pembentukan alam semesta, semua orang percaya 

bagaimana alam semesta terbentuk dari segi agama; “segala sesuatu yang diciptakan pasti ada yang 

menciptakan”, ungkapan tersebut merupakan fondasi berfikir keterlibatan Tuhan dalam segala 

penciptaan yang ada di dunia ini (Ramadhan et al., 2022). 

Beberapa penelitian terdahulu yang relevan dengan topik kajian ini sudah dilakukan oleh para 

peneliti sebelumnya, penelitian terkait dengan penciptaan alam semesta telah ditulis oleh Moh. Mukhlish, 

dengan judul “Urgensi Memahami Terjadinya Alam Semesta Melalui Perspektif Barat Dan Perspektif Al-

Qur’an”. Penelitian lainnya yang ditulis oleh Moh dan Rizki Ramadhan, Soma Maulana, dan Singgih 

Ramadhan, yang mengulas tentang relativitas penciptaan alam semesta dengan judul “Relativitas Waktu 

Penciptaan Alam Semesta Ditinjau dari Teori Bigbang dan Surat Hud Ayat 7,” Konferensi Integrasi 

Interkoneksi Islam dan Sains 04, no. 01 (2022): 11-18. Jurnal-jurnal diatas belum membahas teori osilasi 

dan perbandingannya dengan alquran, sehingga penelitian ini mengkaji rasionalitas penciptaan alam 

semesta dalam perspektif Islam dan Barat. 

Berdasarkan pemaparan latar belakang dan penelitian pustaka maka penelitian ini akan 

membahas dua permasalahan pokok; 1) Bagaimana rasionalitas penciptaan alam semesta dalam 



 

Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana        217     
  

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
                                                                                                                     ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

perspektif Islam dan barat; 2) Bagaimana perspektif islam terhadap teori osilasi? Penelitian ini diharapkan 

dapat menunjukkan rasionalitas islam dalam penciptaan alam semsesta sehingga tidak terkungkung 

dalam doktrin barat.         

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research yang 

mengandalkan sumber-sumber literatur seperti buku, jurnal, dan artikel untuk mengumpulkan data. Fokus 

kajian adalah analisis teori osilasi dalam perspektif Barat dan Islam, diperkuat dengan dalil Al-Qur’an. 

Data utama diperoleh dari sumber primer, yaitu karya-karya asli dari tokoh-tokoh yang dikaji. Tahapan 

analisis data mencakup reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan atau verifikasi. 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Alam Semesta 

Alam semesta atau jagat raya adalah suatu ruangan yang sangat besar dan didalamnya terdapat 

kehidupan biotik juga abiotik, serta didalamnya terjadi segala peristiwa alam, baik yang dapat diungkap 

manusia maupun tidak (Soegijanto, 2022). Pengertian alam semesta mencakup tentang mikrokosmus 

dan makrokosmus. Mikrokosmus adalah benda-benda yang sangat kecil, misalnya atom, elektron, sel, 

amoeba, dan sebagainya. Sedangkan makrokosmus adalah benda-benda yang mempunyai ukuran yang 

sangat besar, misalnya binatang, manusia, planet, galaksi, dan lain sebagainya (Mukhlish, 2016). 

Secara ilmiah alam semesta dipelajari untuk memahami hukum dan proses alami yang mengatur 

segala sesuatu, tetapi ilmu pengetahuan umumnya tidak menetapkan tujuan final alam semesta. 

Fokusnya lebih pada bagaimana alam semesta bekerja (Arifullah, 2006). Adapun dalam perspektif Islam 

alam semesta diciptakan oleh Allah sebagai bukti kekuasaan-Nya (Rahmawati & Bakhtiar, 2019). 

Tujuannya adalah untuk menyediakan tempat bagi makhluk hidup dan sebagai tanda bagi manusia untuk 

merenungkan kebesaran Allah serta menjalani kehidupan sesuai dengan kehendak-Nya (Rianti & 

Munawar, 2022). 

Dalam perspektif Islam, alam semesta merupakan ciptaan Allah yang memiliki banyak manfaat 

bagi kehidupan manusia dan makhluk hidup lainnya. Sebagai bukti kebesaran dan kekuasaan-Nya, alam 

semesta menyediakan berbagai sumber daya yang esensial untuk keberlangsungan hidup, seperti air, 

udara, dan energi dari matahari (Ilmi, n.d.). Sumber daya ini tidak hanya mendukung kehidupan sehari-

hari, tetapi juga menjadi sarana bagi manusia untuk menjalani kehidupan yang seimbang dan harmonis. 

Selain itu, alam semesta berfungsi sebagai panduan navigasi, di mana bintang-bintang dan konstelasi 

telah digunakan oleh manusia sepanjang sejarah untuk menjelajahi dunia.  



 

218            Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana  

   
 

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

Dalam konteks ilmiah, penelitian tentang alam semesta memperluas pengetahuan kita mengenai 

hukum-hukum fisika dan fenomena alam, sehingga mendorong kemajuan teknologi dan inovasi. Lebih 

dari itu, alam semesta menginspirasi rasa ingin tahu dan kreativitas, serta mendorong manusia untuk 

merenungkan kebesaran Allah dan tujuan penciptaan. Dengan demikian, memahami dan menghargai 

alam semesta bukan hanya penting untuk kesejahteraan fisik, tetapi juga untuk pengembangan spiritual 

dan moral umat manusia, sesuai dengan ajaran Islam (Yahya, 2003).  

Penciptaan Alam Semesta Perspektif Islam 

Dalam perspektif Islam, penciptaan alam semesta merupakan konsep yang sangat penting dan 

mendalam. Pemahaman tentang bagaimana Allah SWT menciptakan segala sesuatu tidak hanya tertera 

dalam kitab suci, tetapi juga dapat dilihat melalui pengamatan dan penelitian ilmiah. Banyak fisikawan 

muslim yang selain memiliki pemahaman mendalam tentang ilmu fisika, juga memiliki keyakinan yang 

kuat bahwa alam semesta ini diciptakan oleh Allah (Basir & Syarif, 2021). Mereka mengamati keindahan 

dan keteraturan alam semesta sebagai bukti adanya pencipta yang maha agung. Pandangan bahwa alam 

semesta diciptakan oleh Allah adalah salah satu interpretasi yang sering dikemukakan oleh para 

fisikawan Muslim. 

Beberapa pandangan umum yang sering dikemukakan oleh fisikawan Muslim terkait penciptaan 

alam semesta meliputi (Wahyudin & Nasikin, 2022): pertama, keteraturan alam semesta, di mana hukum-

hukum alam yang kompleks dan presisi dianggap sebagai tanda adanya desain cerdas. Konstanta-

konstanta fundamental alam semesta yang memiliki nilai sangat spesifik, jika sedikit saja berbeda, dapat 

mengakibatkan ketidakmampuan alam semesta untuk mendukung kehidupan. Kedua, kesadaran dan 

kehidupan, dimana keberadaan dan kesadaran dalam alam semesta dianggap sebagai fenomena 

kompleks yang sulit dijelaskan hanya dengan hukum-hukum fisika, menunjukkan adanya sesuatu yang 

melampaui materi. Salah satu fisikawan Muslim yang terkenal adalah Dr. Fazale Rana, seorang 

biokimiawan yang menulis tentang persimpangan antara sains dan iman, serta Dr. Yusuf al-Qaradawi, 

seorang ulama yang mengaitkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan penemuan-penemuan ilmiah.  

Berikut adalah beberapa ilmuwan Muslim yang berkomentar tentang penciptaan alam semesta 

beserta pemikirannya: 

1) Al-Farabi (872-950 M) 

Al-Farabi menggabungkan filosofi Yunani dengan ajaran Islam. Ia berpendapat bahwa alam 

semesta diciptakan oleh Tuhan dan memiliki struktur hierarkis. Ia melihat penciptaan sebagai 



 

Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana        219     
  

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
                                                                                                                     ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

proses yang teratur dan rasional, di mana setiap entitas memiliki tujuan tertentu dalam tatanan 

kosmik (Zaini, 2018) . 

2) Ibnu Sina (Avicenna) (980-1037 M) 

Dalam karyanya "Kitab al-Shifa", Ibnu Sina menjelaskan bahwa alam semesta adalah hasil 

dari kehendak Tuhan. Ia mengembangkan konsep "wujud" dan "non-wujud", di mana penciptaan 

adalah manifestasi dari wujud yang sempurna (Tuhan) ke dalam wujud yang tidak sempurna (alam 

semesta). Ia juga membahas hubungan antara Tuhan dan ciptaan-Nya (Karim, 2020). 

3) Al-Ghazali (1058-1111 M) 

Dalam "Tahafut al-Falasifah", Al-Ghazali mengkritik pandangan filsafat yang menganggap 

alam semesta abadi dan tidak diciptakan. Ia menekankan bahwa alam semesta adalah ciptaan 

Tuhan yang bersifat temporer dan bahwa penciptaan terjadi secara terus-menerus oleh kehendak 

Tuhan. Ia menekankan pentingnya iman dan wahyu dalam memahami penciptaan (Rizky & 

Resmiyanto, 2022). 

4) Ibn Rushd (Averroes) (1126-1198 M) 

Ibn Rushd berusaha menjembatani antara filsafat dan teologi. Ia mengkritik pandangan yang 

menolak akal dalam memahami penciptaan. Dalam karyanya, ia membahas bahwa penciptaan 

adalah hasil dari akal dan bahwa Tuhan menciptakan alam semesta dengan cara yang rasional 

(Sebagai & Analitis, 2024). 

5) Al-Biruni (973-1048 M) 

Al-Biruni adalah seorang astronom yang melakukan penelitian mendalam tentang alam 

semesta. Ia mengembangkan metode ilmiah dan melakukan pengukuran astronomi yang akurat. 

Dalam karyanya, ia membahas tentang penciptaan dan struktur alam semesta, serta menekankan 

pentingnya observasi dan eksperimen dalam memahami kosmos (Khairurahmah et al., n.d.). 

6) Nasir al-Din al-Tusi (1201-1274 M) 

Al-Tusi mengembangkan model geosentris yang lebih akurat dan menulis tentang 

penciptaan dalam konteks astronomi. Ia berpendapat bahwa penciptaan alam semesta mengikuti 

hukum-hukum tertentu yang dapat dipahami melalui akal dan observasi, serta menekankan 

pentingnya ilmu pengetahuan dalam memahami penciptaan (Mulyadi, 2018). 

Ilmuwan-ilmuwan ini memberikan kontribusi penting dalam pemikiran tentang penciptaan alam 

semesta, menggabungkan pengetahuan ilmiah dengan ajaran agama dan filosofi, serta mendorong 



 

220            Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana  

   
 

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

pemahaman yang lebih dalam tentang hubungan antara Tuhan dan ciptaan-Nya. Pengetahuan ilmiah 

yang semakin berkembang justru semakin memperkuat keyakinan kita akan kebesaran Allah SWT 

sebagai pencipta segala sesuatu (Rizqi et al., 2023). "Apakah penciptaanmu lebih hebat ataukah langit 

yang telah dibangunNya?"(QS. An-Naziat ayat 27 ), berdasarkan analisis astronomi kosmologi, ledakan 

besar terjadi sekitar 13,7 miliar tahun lalu (Ramadhan et al., 2022). Tetapi jangan dibayangkan ledakan 

itu hanya seperti ledakan bom yang dapat kita tanyakan dimanakah pusat ledakannya. Peristiwa yang 

terjadi adalah mulainya tercipta ruang dan mulainya waktu, dari kondisi yang sigularitas yang belum ada 

apa-apa termasuk belum ada hukum-hukum fisika. Ruang alam semesta tercipta demikian cepatnya 

sehingga disebut sebagai ledakan. Penciptaan pertama kali adalah energi dan partikel foton, dari partikel 

foton terbentuk netron, dan elektron partikel lain yang tidak bisa dikenal (sains menggolongkannya 

sebagai materi gelap). Dari proton dan elektron terbentuk hidrogen sebagai unsur pertama pembentukan 

bintang. Unsur-unsur lainya terbentuk dari proses fusi nuklir didalam bintang (Nariswari et al., 2020). 

Berbagai hasil pengamatan dianalisis dengan dukungan teori-teori fisika untuk mengungkapkan 

asal-usul alam semesta. Semua materi dan energi yang kini ada di alam terkumpul dalam satu titik tak 

berdimensi yang berkerapatan tak terhingga. Tetapi ini jangan dibayangkan seolah-olah titik itu berada 

disuatu tempat di alam yang kita kenal sekarang ini. Yang benar, baik materi energi, maupun ruang yang 

ditempatinya seluruhnya bervolume amat kecil, hanya satu titik tak berdimensi (Khotimah, 2020). 

Tidak ada satu titikpun di alam semesta yang dapat dianggap sebagai pusat ledakan. Dengan kata 

lain ledakan besar alam semesta tidak seperti ledakan bom yang meledak dari satu titik lesegenap 

penjuru (Sada, 2016). Hal ini karena pada hakikatnya seluruh alam turut serta dalam ledakan itu maka 

lebih tepatnya, seluruh alam semesta mengembang tiba-tiba secara serentak. Ketika itulah mulainya 

terbentuk materi, ruang dan waktu (Qowim, 2012). 

Dalam perspektif islam dijelaskan secara jelas, materi penciptaan alam semesta yang pertama 

terbentuk adalah hidrogen yang menjadi bahan dasar bintang dan galaksi generasi pertama (M. Rizal & 

Guntur Alting, 2023). Dari reaksi fusi nuklir didalam bintang terbentuklah unsur-unsur berat seperti karbon, 

oksigen, nitrogen dan besi. Kandungan unsur-unsur berat dalam komposisi materi bintang merupakan 

salah satu "akte" lahir bintang. Bintang-bintang yang mengandung banyak unsur berat berarti bintang itu 

"generasi muda" yang memanfaatkan materi-materi sisa ledakan bintang-bintang tua. Materi 

pembentukan bumi pun diyakini berasal dari debu dan gas antara bintang yang berasal dari ledakan 

bintang dimasa lalu. Jadi, seisi alam ini memang berasal dari satu kesatuan (Dawi, 2021). Alam semesta 

kemudian mulai terisi bintang-bintang yang terkelompok dalam galaksi-galaksi. Perkembangan 

selanjutnya terbentuk nebula, planet, dan benda-benda langit lainnya (Rasyid, 2020). 



 

Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana        221     
  

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
                                                                                                                     ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

Dalam perspektif Islam dijelaskan secara mendalam melalui Surah Al-Anbiya ayat 30 yang 

menggambarkan proses penciptaan alam semesta dari satu kesatuan (A. Rizal, 2016). 

كََ  َالَّذِيْن  َْي  ر  َا ف لَ َا و لَ  كَُلََّش يْءٍَح ي ٍۗ اۤءِ َالْم  هُم اَۗو ج ع لْن اَمِن  ان  ت اَر تْ قًاَف  ف ت  قْن ٰ كَ  َيُ ؤْمِنُ وْن ََف رُوْْٓاَا نََّالسَّمٰوٰتَِو الْْ رْض   

"Apakah orang-orang yang kafir tidak mengetahui bahwa langit dan bumi itu keduanya dahulu adalah 

sesuatu yang padu, lalu Kami pisahkan keduanya?" 

Berikut adalah penjelasan yang lebih rinci mengenai hal ini, 

a) Pemisahan Langit dan Bumi 

Penciptaan alam semesta dipahami sebagai tindakan ilahi yang disengaja untuk 

tujuan tertentu, ayat ini menunjukkan bahwa penciptaan bukanlah hasil dari kebetulan, 

melainkan merupakan bagian dari rencana yang lebih besar (Montang, 2023). 

Pendekatan ini memberikan landasan yang kuat untuk memahami asal-usul alam 

semesta secara rasional. 

b) Kekuatan Firman Allah 

Ayat ini juga mencerminkan kekuatan Allah yang luar biasa dalam penciptaan. Allah 

berfirman "Kun fayakun" (Jadilah, maka jadilah), yang menunjukkan bahwa penciptaan 

tidak memerlukan waktu yang panjang atau proses yang rumit dalam pengertian 

manusia. Dengan satu perintah, segala sesuatu dapat terjadi (Ilhamuddin, 2014). Ini 

menunjukkan betapa Allah memiliki otoritas mutlak atas segala yang ada. 

c) Pentingnya Air dalam Kehidupan 

Selanjutnya, bagian dari ayat tersebut menyatakan: 

"Dan Kami jadikan segala sesuatu yang hidup dari air." 

Ini menegaskan bahwa air merupakan unsur yang sangat fundamental dalam 

penciptaan. Dalam banyak penelitian ilmiah, air diidentifikasi sebagai elemen kunci untuk 

mendukung kehidupan. Dalam konteks ini, Al-Qur'an sudah menekankan pentingnya air 

ribuan tahun sebelum penelitian ilmiah modern mengenali perannya (Haddade, 2016). 

Ini menunjukkan kedalaman pemahaman yang terdapat dalam wahyu Ilahi dan 

memberikan pengakuan atas kebijaksanaan Allah dalam penciptaan. 

d) Proses Penciptaan dalam Enam Masa 

Dalam Al-Qur'an, proses penciptaan alam semesta juga dijelaskan dalam enam 

masa. Hal ini dapat dilihat dalam Surah Yunus ayat 3 dan Surah Al-Araf ayat 54, yang 



 

222            Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana  

   
 

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

menyatakan bahwa Allah menciptakan langit dan bumi dalam enam hari. Proses 

penciptaan ini bukan berarti waktu dalam pengertian manusia yang biasa, melainkan 

merujuk pada fase-fase yang teratur (Asrori, 2020). Ini menggambarkan bahwa 

penciptaan memiliki tatanan yang terencana, di mana setiap fase saling berhubungan 

dan membangun satu sama lain. 

e) Tatanan dan Keseimbangan Alam Semesta 

Alam semesta, menurut Al-Qur'an, diciptakan dengan tatanan dan keseimbangan 

yang sempurna. Ini mencerminkan kebijaksanaan dan kekuasaan Allah. Segala sesuatu 

dalam alam semesta berfungsi dengan cara yang teratur dan harmonis, menciptakan 

kondisi yang memungkinkan kehidupan untuk berkembang. Misalnya, hukum fisika, 

siklus hidrologi, dan ekosistem semuanya bekerja dalam keselarasan yang 

memungkinkan keberlangsungan kehidupan (Arifullah, 2006). Hal ini juga mencerminkan 

sifat Allah yang Maha Bijaksana, di mana setiap ciptaan memiliki tujuan dan perannya 

masing-masing. 

f) Implikasi bagi Iman Manusia 

Ayat Al-Anbiya dan penjelasan mengenai penciptaan ini tidak hanya menjelaskan 

proses ilmiah tetapi juga mengajak manusia untuk merenungkan kekuasaan dan 

kebesaran Allah. Pertanyaan retoris di akhir ayat, "Maka mengapa mereka tiada juga 

beriman?", menantang orang-orang yang tidak percaya untuk merenungkan penciptaan 

ini dan menyadari tanda-tanda kekuasaan Tuhan di sekitar mereka (Saidur Ridlo, 2023). 

Ini adalah ajakan untuk berpikir dan memahami bahwa segala sesuatu yang ada di alam 

semesta adalah bukti nyata dari keberadaan dan kekuasaan Sang Pencipta. 

Penciptaan alam semesta dalam perspektif Islam bukan hanya sekadar peristiwa fisik, tetapi 

merupakan manifestasi dari kehendak dan kebijaksanaan Allah SWT yang mendorong kita untuk 

senantiasa bersyukur, beribadah, dan menjaga alam semesta dengan penuh tanggung jawab 

sebagai makhluk ciptaan yang memiliki peran penting dalam menjaga keseimbangan dan 

keharmonisan (Mukhlish, 2016). 

Penciptaan Alam Semesta Perspektif Barat dalam Teori Osilasi 

Teori Osilasi yang dikemukakan oleh Fred Hoyle pada tahun 1948 juga dikenal sebagai Oscillating 

Universe Theory, adalah salah satu dari banyak model yang mencoba menjelaskan asal-usul dan nasib 

akhir alam semesta. Dasar Pemikiran Teori ini menyatakan bahwa alam semesta mengalami siklus 

berulang antara ekspansi dan kontraksi. Menurut teori ini, alam semesta yang kita kenal saat ini adalah 



 

Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana        223     
  

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
                                                                                                                     ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

hasil dari sebuah siklus yang sedang berlangsung. Ketika alam semesta mengembang, ia akan mencapai 

titik maksimal tertentu sebelum akhirnya mulai memampat lagi, hingga mencapai keadaan singularitas 

yang memungkinkan Big Bang berikutnya terjadi (Jurnal & Metro, n.d.). 

Proses siklus; Pertama; ekspansi (Big Bang) menyatakan bahwa alam semesta mengembang dari 

keadaan singularitas, menciptakan semua materi dan energi yang ada. Selama fase ini, galaksi, bintang, 

planet, dan struktur kosmik lainnya terbentuk. Kedua; Kontraksi (Big Crunch): Setelah mencapai titik 

maksimal ekspansi, gaya gravitasi mulai menarik semua materi kembali menuju pusat. Alam semesta 

kemudian memampat lagi menjadi singularitas, dan siklus ini diulang. Satu siklus osilasi diperkirakan 

berlangsung selama 30 milyar tahun, setelah satu siklus selesai siklus berikutnya dimulai, dan proses ini 

terus berulang (Afandi, 2013). 

Teori osilasi tidak menolak teori Big Bang, tetapi lebih menambahkan dimensi waktu yang berulang 

dalam proses penciptaan alam semesta. Teori ini menunjukkan bahwa alam semesta mungkin 

mengalami banyak siklus pengembangan dan pemampatan sebelum mencapai keadaan yang kita lihat 

sekarang (Taufiqy, 2016). 

Perbandingan Rasionalisasi Surah Al-Anbiya ayat 30 dengan Teori Osilasi 

Meskipun terdapat kesamaan dalam menggambarkan keadaan awal alam semesta, terdapat 

perbedaan mendasar antara teori Osilasi dan ayat Al-Anbiya ayat 30. Teori Osilasi merupakan upaya 

manusia untuk memahami alam semesta secara ilmiah, sedangkan ayat Al-Anbiya 30 merupakan wahyu 

Allah yang bertujuan untuk memberikan petunjuk kepada manusia tentang asal-usul dan tujuan 

penciptaan (Drs. Yamin Winduono & Drs. Kandi, 2009). Ayat ini secara implisit menggambarkan 

penciptaan alam semesta dari keadaan awal yang sangat padat ( رتقا) kemudian dipisahkan (فتقنهما). Mari 

kita telusuri perbandingan ini dengan cara yang menarik dan mendalam. 

a) Asal Terpadu (Dari Kesatuan Menuju Keberagaman) 

1) Surah Al-Anbiya Ayat 30: 

Dalam ayat ini, Allah mengungkapkan bahwa langit dan bumi pada awalnya adalah 

satu kesatuan yang padu. Ini menggambarkan sebuah momen primordial, di mana segala 

sesuatu berada dalam harmoni sempurna sebelum diciptakan. Pemisahan ini bukan sekadar 

fisik, tetapi juga spiritual, menandakan bahwa penciptaan adalah hasil dari kehendak ilahi 

yang terencana (Siregar, 2014). 

 

 



 

224            Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana  

   
 

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

2) Teori Osilasi: 

Teori osilasi memulai kisahnya dari singularitas, sebuah titik di mana semua 

materi terkompresi. Dari titik ini, alam semesta mengembang dalam ledakan besar (Big 

Bang) dan kemudian berkontraksi kembali. Meskipun ada kesamaan dalam ide tentang 

asal yang terpadu, teori ini tidak memberikan titik awal yang definitif, melainkan 

menggambarkan siklus yang tak berujung. 

b) Pemisahan dan Ekspansi (Tindakan Ilahi dan Proses Alam) 

1) Surah Al-Anbiya Ayat 30: 

Pemisahan langit dan bumi di sini adalah tindakan ilahi yang disengaja. Allah, sebagai 

Pencipta, memiliki kontrol penuh atas proses ini, menunjukkan bahwa penciptaan adalah 

perjalanan yang terarah dan penuh makna. Setiap elemen di alam semesta memiliki peran 

dan tujuan yang jelas (A. Rizal, 2016). 

2) Teori Osilasi: 

Dalam teori osilasi, pemisahan dan ekspansi terjadi secara alami, tanpa campur tangan 

ilahi. Alam semesta mengembang dan berkontraksi berdasarkan hukum fisika. Ini 

menciptakan pandangan bahwa segala sesuatu terjadi secara kebetulan, tanpa tujuan yang 

jelas. 

c) Siklus Penciptaan (Unik dan Berulang) 

1) Surah Al-Anbiya Ayat 30: 

Penciptaan dalam pandangan Islam adalah peristiwa tunggal yang memiliki awal yang 

pasti. Ini menandakan bahwa ada momen di mana Allah menciptakan segala sesuatu, 

memberikan makna dan tujuan pada eksistensi. Penciptaan bukanlah sekadar siklus, 

tetapi sebuah peristiwa yang unik dan tidak dapat diulang. 

2) Teori Osilasi: 

Sebaliknya, teori osilasi menggambarkan alam semesta sebagai entitas yang mengalami 

siklus berulang antara ekspansi dan kontraksi. Setiap siklus dapat dianggap sebagai 

penciptaan baru, tetapi tidak ada penciptaan yang definitif. Ini menciptakan pandangan 

bahwa alam semesta tidak memiliki awal atau akhir yang tetap, melainkan terus berputar 

dalam siklus yang tak berujung. 

 

 



 

Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana        225     
  

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
                                                                                                                     ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

d) Tujuan dan Maksud (Kehendak Ilahi dan Proses Naturalistik) 

1) Surah Al-Anbiya Ayat 30: 

Dalam pandangan ini, penciptaan adalah tindakan yang disengaja oleh Allah, 

menunjukkan bahwa ada maksud dan tujuan di balik setiap elemen yang diciptakan. Ini 

mencerminkan keyakinan bahwa penciptaan tidak terjadi secara kebetulan, tetapi 

merupakan bagian dari rencana ilahi yang lebih besar. 

2) Teori Osilasi: 

Teori ini lebih bersifat naturalistik, menjelaskan proses penciptaan dan evolusi alam 

semesta melalui hukum fisika. Dalam konteks ini, penciptaan dianggap sebagai hasil dari 

proses alami yang tidak memiliki tujuan atau maksud tertentu, menjadikannya lebih 

mekanistik dan kurang bermakna. 

Meskipun teori osilasi menawarkan wawasan yang menarik mengenai bagaimana alam semesta 

beroperasi, ia sering kali melewatkan pertanyaan mendalam tentang tujuan dan makna di balik 

penciptaan. Teori ini lebih menekankan pada proses fisik dan hukum-hukum alam yang mengatur perilaku 

jagat raya, seolah-olah alam semesta berjalan dalam jalur otomatis tanpa campur tangan dari kekuatan 

yang lebih tinggi. Dalam pandangan ini, dinamika alam semesta tampak seperti sebuah mesin raksasa 

yang berfungsi berdasarkan hukum fisika, tanpa mempertimbangkan adanya intervensi ilahi yang 

memberikan makna dan arah.  

Hal ini membuat kita bertanya-tanya: Apakah semua ini hanya kebetulan, atau ada rencana yang 

lebih besar di balik segala sesuatu yang kita lihat? Dengan kata lain, teori osilasi mungkin menjelaskan 

"bagaimana" alam semesta berfungsi, tetapi ia kurang mampu menjawab "mengapa" kita ada di sini dan 

apa tujuan dari penciptaan itu sendiri (Yahya, 2002). Dalam konteks ini, penting untuk mengingat bahwa 

penciptaan bukan hanya sekadar fenomena fisik, tetapi juga sebuah perjalanan spiritual 

yang penuh makna. 

PENUTUP 

Simpulan 

Pemahaman tentang penciptaan alam semesta adalah topik yang kompleks dan sering kali 

membawa perspektif berbeda dari berbagai bidang. Dalam pandangan Islam, penciptaan bukanlah 

sekadar peristiwa acak atau hasil dari proses yang tidak terarah, melainkan merupakan tindakan ilahi 

yang memiliki tujuan dan kehendak yang jelas. Hal ini tercermin dalam ajaran Al-Qur'an, khususnya dalam 

Surah Al-Anbiya Ayat 30, yang menggambarkan penciptaan sebagai suatu momen yang disengaja oleh 

Allah, di mana setiap elemen di alam semesta memiliki peran dan tujuan yang spesifik. 



 

226            Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana  

   
 

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

Dalam konteks ini, penciptaan dalam Islam dipahami sebagai peristiwa yang unik dan tidak dapat 

diulang, yang memiliki awal yang pasti. Ini memberikan makna yang dalam bagi eksistensi manusia dan 

alam semesta secara keseluruhan. Dalam pandangan ini, setiap ciptaan tidak hanya ada untuk memenuhi 

fungsi fisiknya, tetapi juga untuk berkontribusi pada rencana ilahi yang lebih besar. Dengan demikian, 

penciptaan dalam Islam mengajak umat manusia untuk merenungkan dan menghargai kebesaran Allah, 

serta memahami bahwa mereka memiliki peran dalam skema yang lebih luas. 

Sebaliknya, teori osilasi, yang dikemukakan oleh Fred Hoyle, menggambarkan alam semesta 

sebagai entitas yang mengalami siklus berulang antara Big Bang dan Big Crunch, tanpa adanya awal 

atau akhir yang tetap. Pandangan ini cenderung mengabaikan adanya tujuan dan kontrol ilahi dalam 

proses penciptaan. Dalam kerangka teori ini, alam semesta beroperasi dalam siklus yang tampaknya 

tidak memiliki arah atau makna yang jelas, yang dapat mengurangi rasa keterhubungan dan tujuan dalam 

eksistensi kita. Hal ini menimbulkan pertanyaan mendalam tentang makna kehidupan dan tujuan 

penciptaan itu sendiri. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pandangan Islam tetap relevan dan mampu memberikan 

pemahaman yang lebih mendalam tentang penciptaan alam semesta, sehingga tidak terjebak dalam 

doktrin Barat. Dengan demikian, kita dapat memahami dan menghargai alam semesta dengan cara yang 

lebih holistik. 

Saran 

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, penulis menyarankan agar kajian tentang 

penciptaan alam semesta terus dikembangkan melalui pendekatan multidisipliner, yang tidak hanya 

mencakup aspek ilmiah semata, tetapi juga mempertimbangkan perspektif keagamaan, khususnya Islam. 

Pemahaman yang komprehensif antara wahyu dan sains diharapkan mampu melahirkan kesadaran 

spiritual yang lebih mendalam tentang keberadaan manusia dan tanggung jawabnya terhadap alam. 

Selain itu, penting bagi para pendidik, akademisi, dan lembaga keagamaan untuk terus mengedukasi 

masyarakat agar tidak mudah terpengaruh oleh paradigma ilmiah yang mengesampingkan peran Tuhan, 

dan sebaliknya memperkuat keyakinan bahwa setiap fenomena alam adalah bagian dari rencana dan 

kehendak Ilahi. 

DAFTAR PUSTAKA 

Adhiguna, B., & Bramastia, B. (2021). Pandangan Al-Qur’an Terhadap Ilmu Pengetahuan Dan Implikasinya Dalam 

Pembelajaran Sains. INKUIRI: Jurnal Pendidikan IPA, 10(2), 138. 

https://doi.org/10.20961/inkuiri.v10i2.57257 

Afandi, M. (2013). Teologi Islam Menurut Al-Qur ’ an Dan Konsekuensinya Terhadap Kosmologi Modern. Journal 



 

Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana        227     
  

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
                                                                                                                     ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

Hermeneutik, 7(1), 69–82. 

Aini, N. (2020). Proses Penciptaan Alam Dalam Teori Emanasi Ibnu Sina. Jaqfi: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam, 

3(2), 55–75. https://doi.org/10.15575/jaqfi.v3i2.9567 

Arifullah, M. (2006). Hubungan Sains dan Agama (Rekonstruksi Citra islam di Tengah Ortodoksi dan 

Perkembangan Sains Kontemporer). Kontekstualita: Jurnal Penelitian sosial Keagamaan, 21(1), 1–28. 

Asrori, H. (2020). Proses Penciptaan Alam Dalam Enam Masa (Studi Komparatif Tafsir Al-Manār Dan Al-Jawāhir 

Fī Al-Tafsīr Al-Qur’ān Al-Karīm). 27–32. 

Basir, F. R., & Syarif, M. R. (2021). Periodisasi Penciptaan Alam Semesta Dalam Manuskrip Kutika dan Science 

Islam. Elfalaky, 5(1), 29–48. https://doi.org/10.24252/ifk.v5i1.23941 

Dawi, M. N. (2021). Alam Semesta Dalam Perspektif Filsafat Islam. Hibrul Ulama, 3(1), 1–10. 

https://doi.org/10.47662/hibrululama.v3i1.147 

Drs. Yamin Winduono, M. P., & Drs. Kandi, M. . (2009). Bumi dan Alam Semesta. 

Fathoni. (2017). Konsepsi Alam Semesta menurut Pandangan Islam. Tasyri’: Jurnal Tarbiyah-Syari’Ah …, 24(2), 

36. http://ejournal.kopertais4.or.id/pantura/index.php/tasyri/article/view/3292 

Haddade, H. (2016). Air Perspektif Al-Qur’an Dan Sains. Tafsere, 4(2), 17–30. 

Hasan, Y. (2020). Fisika dalam perspektif: suatu tinjauan perkembangan dan peran masyarakat. Educativo: Jurnal 

Pendidikan, June 1997, 2588–2593. 

Hayani, S., Saputra, A., & Amin, S. (2019). PANDANGAN AL-GHAZALI. 21, 148–161. 

Ilhamuddin, I. (2014). Reinterpretasi Dan Sinergitas Teori Penciptaan Alam. MIQOT: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman, 

38(2). https://doi.org/10.30821/miqot.v38i2.62 

Ilmi, T. (n.d.). DI ALAM SEMESTA. 

Jurnal, R., & Metro, I. (n.d.). KOSMOLOGI DAN SAINS DALAM ISLAM Oleh : Siti Nurjanah STAIN Metro. 1–17. 

Karim, A. (2020). TEORI EMANASI (Studi Komparatif al-Farabi dan Ibnu Sina). 1–133. 

Khairurahmah, S., Khairurahmah, N., & Aulia, P. (n.d.). Mengungkap Ilmu Pendidikan Sains tentang Rahasia Alam 

melalui Lensa Islam dalam Perspektif Al-Qur ’ an Pendahuluan. 1(2). 

Khotimah, H. (2020). Kajian Tentang Penciptaan Alam Semesta dalam Perspektif Kitab Tafsir Al-Azhar dan 

Ilmuwan Sains. Al Karima : Jurnal Studi Ilmu Al Quran dan Tafsir, 4(2), 61. 

https://doi.org/10.58438/alkarima.v4i2.57 

Lukman. (2015). HUBUNGAN SAINS DAN AGAMA DALAM PEMIKIRAN FRITJOF CAPRA Skripsi UNIVERSITAS 

ISLAM NEGERI ( UIN ) ALAUDDIN MAKASSAR. 

Masang, A. (2020). Kedudukan Filsafat Dalam Islam. Jurnal Pilar: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 11(1), 30–55. 

Montang, R. D. (2023). Understanding God’S Works and Its Implications in Today Memahami Karya-Karya Allah 

Dan Implikasinya Pada Masa Kini: EIRENE: Jurnal Ilmiah Teologi, 8(1), 34–55. 

Mukhlish, M. (2016). URGENSI MEMAHAMI TERJADINYA ALAM SEMESTA MELALUI PERSPEKTIF BARAT 

DAN PERSPEKTIF AL-QUR’AN Moh. Nuansa Jurnal, 11(1), 1–23. 

Mulyadi, A. (2018). Pemikiran Al-Khawarizmi dalam Meletakkan Dasar Pengembangan Ilmu Astronomi Islam. 

International Journal Ihya’ ’Ulum al-Din, 20(1), 63–86. https://doi.org/10.21580/ihya.20.1.2782 

Nariswari, N. P., Huda, A. K., Firdaus, A., Fitriyani, E. N., & Hidayatullah, A. F. (2020). Konsep Penciptaan Alam 

Semesta Menurut Pandangan Ibnu Rusyd Dan Stephan Hawking Dan Kaitannya Terhadap Kosmologi. 



 

228            Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana  

   
 

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

Jurnal Pemikiran Islam, 6(2), 280. https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/zawiyah/article/view/1612 

Qowim, A. H. (2012). Fakultas ushuluddin institut agama islam negeri walisongo semarang 2012. 

Rahmawati, R. D., & Bakhtiar, N. (2019). Pembelajaran IPA Berbasis Integrasi Islam-Sains pada Pokok Bahasan 

Penciptaan Alam Semesta dan Tata Surya. Journal of Natural Science and Integration, 1(2), 195. 

https://doi.org/10.24014/jnsi.v1i2.6599 

Ramadhan, R., Maulana, S., & Ramadhan, S. (2022). Relativitas Waktu Penciptaan Alam Semesta Ditinjau dari 

Teori Bigbang dan Surat Hud Ayat 7. Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains, 04(01), 11–18. 

Rasyid, A. N. (2020). Astronomi dan Kosmologi dalam perspektif Al-Qur’an. VEKTOR: Jurnal Pendidikan IPA, 1(1), 

39–49. https://doi.org/10.35719/vektor.v1i1.3 

Rianti, S., & Munawar, A. M. (2022). Penciptaan Alam Semseta Menurut Para Muffasir dan Astronom. Konferensi 

Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains, 4(1), 19–27. https://ejournal.uin-

suka.ac.id/saintek/kiiis/article/view/3270 

Rizal, A. (2016). Pemisahan Langit dan Bumi Menurut Al-Qur’an Berdasarkan Penafsiran Surah Al-Anbiya Ayat 30. 

22. 

Rizal, M., & Guntur Alting, M. (2023). Teori Alam Dalam Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Teori Manajemen Waktu 

Dalam Penciptaan Alam. Al-Mutharahah: Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan, 20(2), 227–242. 

https://doi.org/10.46781/al-mutharahah.v20i2.830 

Rizky, P., & Resmiyanto, R. (2022). Pandangan Al-Ghazali Tentang Fisika Dalam Tahafut Al-Falasifah. Prosiding 

Konferensi Integrasiinterkoneksi Islam Dan Sains, 4, 268–278. 

Rizqi, M., Saputra, Z., Hilmi, M. N., & Zahro, R. (2023). Terciptanya Alam Semesta dalam Pandangan Islam. Tahun 

2023 Journal Islamic Education, 1(3), 298–304. https://maryamsejahtera.com/index.php/Education/index 

Sada, H. J. (2016). ALAM SEMESTA DALAM PERSEPEKTIF AL- QUR’AN DAN HADITS Heru Juabdin Sada 

(Dosen PAI FTK IAIN Raden Intan Lampung). Jurnal Pendidikan Islam, 7(November), 260. 

Saidur Ridlo. (2023). Hubungan Manusia dengan Alam Semesta dalam Pandangan Islam. Jurnal Pendidikan dan 

Kebudayaan, vol 5 no 1, 177–191. 

https://www.jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/scholastica/article/view/1962 

Sebagai, G. M.-M., & Analitis, K. (2024). TERHADAP PENGKAFIRAN FILOSOF OLEH AL- SKRIPSI. 

Semesta, P. A. (n.d.). H. Bambang Pranggono, Ir., MBA., adalah dosen tetap Fakultas Teknik Jurusan Teknik PWK 

Unisba. 19–25. 

Siregar, P. (2014). Penciptaan Alam Menurut Alquran Dan Sains. Academia.Edu, 38(2), 13–15. 

https://www.academia.edu/download/54618406/PENCIPTAAN_ALAM_MENURUT_ALQURAN_DAN_SAIN

S.pdf 

Soegijanto, T. (2022). Tinjauan Sains dan Teologi Penciptaan Terhadap Pandangan Kreasionis Bumi Muda dan 

Kreasionis Bumi Tua. Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, 5(1), 115–131. 

https://doi.org/10.34081/fidei.v5i1.305 

Taufiqy, R. H. (2016). TEORI PENCIPTAAN ALAM SEMESTA MENURUT AL-QURAN (Kritik terhadap Theory of 

Everything Stephen Hawking). 4(1), 1–23. 

Wahyudin, D., & Nasikin, M. (2022). Integrasi-Interkoneksi Al-Qur’an, Sains, Dan Peradaban: Konsep, Metode Dan 

Proyeksi. el-Umdah, 5(1), 21–45. https://doi.org/10.20414/elumdah.v5i1.5221 

Yahya, H. (2002). Manusia dan Alam Semesta. In Jakarta: Lentera. 



 

Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana        229     
  

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 
                                                                                                                     ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e) 

Yahya, H. (2003). Penciptaan Alam Raya. penerbit buku-buku sains islami. 

Yusuf, M., Harun, H., & Latif, M. (2024). Konsep Emanasi Filsuf Islam dan Hubungannya dengan Teori Sains 

mengenai Penciptaan Alam Semesta. 10(2), 501–509. 

Zaini, M. (2018). Alam Semesta Menurut Al-Qur’an. TAFSE: Journal of Qur’anic Studies, 2(1), 30. 

https://doi.org/10.22373/tafse.v2i1.8073 

 


