Lisyabab

: Jurnal Studi Islam dan Sosial
ﬂguﬂ ﬂ Volume 6, Nomor 1, Juni 2025 Hal.214 — 229
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)

https://doi.org/10.58326/jurnallisyabab.v6i1.332

Jurnal Studi Islam dan Sosial

Rasionalitas Penciptaaan Alam Semesta Menurut Perspektif Islam Dan Barat

The Rationality Of The Creation Of The Universe According To /slamic And
Western Perspectives

Farhana Astna Mufida?, Fityatun Naffab, Frida Febriyana¢, Ummu Habibah*

Sekolah Tinggi Islam Al-Mukmin Surakarta
atsnafaroly@amail.com?, fityatunnaffa48@amail.com®, febriana.frida1@gmail.come,
bibahummu00@gmail.comd

ABSTRACT

Teori Osilasi yang dikemukakan oleh Fred Hoyle, seorang astrofisika Inggris, menyatakan bahwa
alam semesta mengalami siklus berulang antara ekspansi (Big Bang) dan kontraksi (Big Crunch).
Teori ini mengguncang pemikiran ilmiah dan menimbulkan perdebatan dengan ajaran agama Islam,
yang menekankan penciptaan sebagai tindakan ilahi yang bermakna. Penelitian ini bertujuan untuk
menunjukkan bahwa pandangan Islam mengenai penciptaan alam semesta lebih relevan dan
rasional dibandingkan dengan teori Osilasi dalam perspektif Barat. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif melalui metode library research untuk menganalisis teori Osilasi dalam
perspektif Barat dan Islam, didukung oleh dalil Al-Qur'an, khususnya Surah Al-Anbiya ayat 30.
Meskipun teori Osilasi memberikan wawasan menarik tentang mekanisme alam semesta, ia
cenderung mengabaikan adanya tujuan dan kontrol ilahi dalam proses penciptaan. Sedangkan
dalam pandangan Islam, penciptaan dianggap sebagai tindakan ilahi yang disengaja, dengan setiap
elemen memiliki peran tertentu. Penelitian ini menunjukkan bahwa pandangan Islam lebih relevan
dan mampu memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang penciptaan alam semesta,
sehingga tidak terjebak dalam doktrin Barat.

Kata kunci: Teori Osilasi, Penciptaan Alam Semesta, Perspektif Islam, Rasionalitas Penciptaan.

The Oscillation Theory put forward by Fred Hoyle, a Brifish astrophysicist, states that the universe
experiences a repetitive cycle between expansion (Blg Bang) and contraction (Big Crunch). This
theory shook up scientific thought and sparked debate with the teachings of Islam, which emphasized
creation as a meaningful divine act. This study aims fo show that the Islamic view of the creation of
the universe is more refevant and rational than the Oscillation theory in the Western perspective. This
study uses a qualitative approach through the library research method fo analyze the Oscillation
theory in Western and Islamic perspectives, supported by the postulates of the Quran, especially
Surah Al-Anbiya verse 30. Although the Oscillation theory provides interesting insights info the
mechanisms of the universe, i tends to ignore the existence of divine purpose and control in the
process of creation. Whereas in the Islamic view, creation is considered a deliberate divine action,

with each element having a specific role. This research shows that the Islamic view /s more relevant
and able to provide a deeper understanding of the creation of the universe, so that it is not trapped
in Western doctrine.

Keywords: Oscillation Theory, Creation of the Universe, Islamic Perspectives, Rationality of Creation


https://doi.org/10.58326/jurnallisyabab.v6i1.
mailto:atsnafaroly@gmail.coma
mailto:fityatunnaffa48@gmail.comb
mailto:febriana.frida1@gmail.comc
mailto:bibahummu00@gmail.comd
mailto:bibahummu00@gmail.comd

Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana 215

PENDAHULUAN

Dunia keilmuan dihebohkan dengan teori yang dikemukakan oleh Fred Hoyle seorang astrofisika
dari Inggris, Hoyle pertama kali mengemukakan teori ini pada sekitar tahun 1948 (Basir & Syarif, 2021).
Teori ini juga dikenal sebagai Teori Ekspansi dan Kontraksi atau Oscillating Universe Theory yang
menyatakan bahwa alam semesta mengalami siklus berulang antara ekspansi (Blg Bang) dan kontraksi
(Blg Crunch), yang berarti alam semesta tidak memiliki awal atau akhir yang absolut, melainkan berada
dalam proses berulang, yaitu Teori Osilasi, yang menggabungkan elemen dari teori big bangdengan teori
keadaan tetap (Yusuf et al., 2024). Teori ini menawarkan gambaran menarik tentang alam semesta
sebagai entitas yang terus berulang. Menurut teori ini, alam semesta mengalami siklus tanpa akhir antara
dua peristiwa besar: Bjg Bang (ledakan besar), saat segala sesuatu mulai, dan Big Crunch (keruntuhan
besar), ketika semua materi tertarik kembali. Setiap kali terjadi Bjg Crunch, alam semesta melahirkan Bjg
Bang baru, seolah-olah memulai kembali dari nol (Afandi, 2013). Ini berarti alam semesta tidak memiliki
awal atau akhir yang tetap, menantang pandangan tradisional yang menganggap waktu dan eksistensi

sebagai perjalanan /inierdengan awal yang jelas dan tujuan yang pasti.

Teori ini tentunya mengguncang pemikiran ilmiah sekaligus menimbulkan perdebatan dengan
ajaran agama Islam, yang sering menekankan penciptaan alam semesta sebagai tindakan ilahi yang
memiliki tujuan tertentu. Pada penciptaan alam semesta pasti ada yang menciptakan yaitu Allah SWT
(Rianti & Munawar, 2022), di dalam Al-Quran terdapat 800 ayat yang menceritakan fenomena penciptaan
alam semesta (Aini, 2020). Sebagaimana dijelaskan dalam surah Al-Anbiya’ ayat 30 yang

menggambarkan akan kebesaran Allah dalam penciptaan alam semesta.

//////

'‘Dan apakah orang - orang yang kafir tidak mengetahui bahwa langit aan bumi ity keduanya dahulu
adalah suatu yang padu, kemudian Kami pisahkan antara keduanya. Dan dari air Kami jadikan segala

sesuatu yang hidup. Maka mengapakah mereka tiada juga beriman?"

Ayat ini menggambarkan keadaan primordialalam semesta atau kondisi awal dari alam semesta
sebelum terbentuknya struktur-struktur seperti bintang, planet, dan galaksi. Pada awalnya, langit dan
bumi adalah satu kesatuan (rafg) yang kemudian Allah pisahkan, yang mana ini sejalan dengan teori Bjg
Bang dalam sains kontemporer. Pemisahan tersebut menandai pembentukan langit, bumi, atmosfer, air,
dan berbagai unsur kehidupan, menunjukkan adanya keteraturan dan hikmah dalam ciptaan Allah. Allah

juga menyebutkan bahwa air adalah sumber segala kehidupan, yang menjadi bukti kebesaran-Nya dan

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



216 Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana

sesuai dengan pemahaman ilmiah. Ayat ini diakhiri dengan ajakan kepada manusia untuk beriman,
karena tanda-tanda kekuasaan Allah begitu jelas dalam ciptaan-Nya.

Pemahaman manusia tentang alam semesta mempergunakan seluruh pengetahuan di bumi
(Adhiguna & Bramastia, 2021), berbagai prinsip-prinsip, kepercayaan umum dalam sains (seperti
ketidakpastian Heisenberg tentang pengukuran simul-tan dimensi ruang dan waktu). Melalui sebuah
kerangka besar gagasan yang menghubungkan antara teori osilasi dan teori big bang untuk menjelaskan
suatu fenomena penciptaan alam semesta (Hasan, 2020). Alam semesta adalah suatu hal yang fana
(Fathoni, 2017), adanya penciptaan merupakan suatu proses dari ketiadaan menjadi ada, yang pada
akhirnya akan menuju pada sebuah kehancuran (Hayani et al., 2019). Namun, berbagai pertanyaan
manusia tentang misteri alam semesta masih belum atau tak ber-jawab. Berbagai upaya rasionalitas
manusia telah dikerahkan dan pengetahuan kian bertambah, sedangkan misteri alam semesta terus
menjadi warisan bagi generasi berikutnya (Lukman, 2015). Penjelajahan akal manusia mendapatkan
fakta-fakta penyusun alam semesta, mulai dari dunia atom, planet, tata surya, hingga galaksi dan ruang

alam semesta.

Kajian mengenai penciptaan alam semesta selalu menjadi pembahasan yang tidak ada habisnya
(Semesta, n.d.). Berbagai aspek yang terkandung di alam semesta selalu menjadi pertanyaan para ahli
filosofi sejak dulu, bahkan perdebatan ini telah berlangsung selama berabad-abad (Masang, 2020).
Sebelum banyak iimuwan yang tertarik untuk meneliti pembentukan alam semesta, semua orang percaya
bagaimana alam semesta terbentuk dari segi agama; “segala sesuatu yang diciptakan pasti ada yang
menciptakan®, ungkapan tersebut merupakan fondasi berfikir keterlibatan Tuhan dalam segala

penciptaan yang ada di dunia ini (Ramadhan et al., 2022).

Beberapa penelitian terdahulu yang relevan dengan topik kajian ini sudah dilakukan oleh para
peneliti sebelumnya, penelitian terkait dengan penciptaan alam semesta telah ditulis oleh Moh. Mukhlish,
dengan judul “Urgensi Memahami Terjadinya Alam Semesta Melalui Perspektif Barat Dan Perspektif Al-
Qur'an”. Penelitian lainnya yang ditulis oleh Moh dan Rizki Ramadhan, Soma Maulana, dan Singgih
Ramadhan, yang mengulas tentang relativitas penciptaan alam semesta dengan judul “Relativitas Waktu
Penciptaan Alam Semesta Ditinjau dari Teori Bigbang dan Surat Hud Ayat 7,” Konferensi Integrasi
Interkoneksi Islam dan Sains 04, no. 01 (2022): 11-18. Jurnal-jurnal diatas belum membahas teori osilasi
dan perbandingannya dengan alquran, sehingga penelitian ini mengkaji rasionalitas penciptaan alam

semesta dalam perspektif Islam dan Barat.

Berdasarkan pemaparan latar belakang dan penelitian pustaka maka penelitian ini akan

membahas dua permasalahan pokok; 1) Bagaimana rasionalitas penciptaan alam semesta dalam

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana 217

perspektif Islam dan barat; 2) Bagaimana perspektif islam terhadap teori osilasi? Penelitian ini diharapkan
dapat menunjukkan rasionalitas islam dalam penciptaan alam semsesta sehingga tidak terkungkung

dalam doktrin barat.
METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan Auvalitatif dengan metode /Jbrary research yang
mengandalkan sumber-sumber literatur seperti buku, jurnal, dan artikel untuk mengumpulkan data. Fokus
kajian adalah analisis teori osilasi dalam perspektif Barat dan Islam, diperkuat dengan dalil Al-Qur'an.
Data utama diperoleh dari sumber primer, yaitu karya-karya asli dari tokoh-tokoh yang dikaji. Tahapan

analisis data mencakup reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan atau verifikasi.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Pengertian Alam Semesta

Alam semesta atau jagat raya adalah suatu ruangan yang sangat besar dan didalamnya terdapat
kehidupan biofik juga abiotik, serta didalamnya terjadi segala peristiwa alam, baik yang dapat diungkap
manusia maupun tidak (Soegijanto, 2022). Pengertian alam semesta mencakup tentang mikrokosmus
dan makrokosmus. Mikrokosmus adalah benda-benda yang sangat kecil, misalnya afom, elektron, sel,
amoeba, dan sebagainya. Sedangkan makrokosmus adalah benda-benda yang mempunyai ukuran yang

sangat besar, misalnya binatang, manusia, planet, galaksi, dan lain sebagainya (Mukhlish, 2016).

Secara iimiah alam semesta dipelajari untuk memahami hukum dan proses alami yang mengatur
segala sesuatu, tetapi ilmu pengetahuan umumnya tidak menetapkan tujuan final alam semesta.
Fokusnya lebih pada bagaimana alam semesta bekerja (Arifullah, 2006). Adapun dalam perspektif Islam
alam semesta diciptakan oleh Allah sebagai bukti kekuasaan-Nya (Rahmawati & Bakhtiar, 2019).
Tujuannya adalah untuk menyediakan tempat bagi makhluk hidup dan sebagai tanda bagi manusia untuk
merenungkan kebesaran Allah serta menjalani kehidupan sesuai dengan kehendak-Nya (Rianti &
Munawar, 2022).

Dalam perspektif Islam, alam semesta merupakan ciptaan Allah yang memiliki banyak manfaat
bagi kehidupan manusia dan makhluk hidup lainnya. Sebagai bukti kebesaran dan kekuasaan-Nya, alam
semesta menyediakan berbagai sumber daya yang esensia/ untuk keberlangsungan hidup, seperti air,
udara, dan energi dari matahari (limi, n.d.). Sumber daya ini tidak hanya mendukung kehidupan sehari-
hari, tetapi juga menjadi sarana bagi manusia untuk menjalani kehidupan yang seimbang dan harmonis.
Selain itu, alam semesta berfungsi sebagai panduan navjgasi, di mana bintang-bintang dan Aonstelasi

telah digunakan oleh manusia sepanjang sejarah untuk menjelajahi dunia.

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



218 Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana

Dalam konteks ilmiah, penelitian tentang alam semesta memperluas pengetahuan kita mengenai
hukum-hukum fisika dan fenomena alam, sehingga mendorong kemajuan teknologi dan /novasi. Lebih
dari itu, alam semesta menginspirasi rasa ingin tahu dan kreativitas, serta mendorong manusia untuk
merenungkan kebesaran Allah dan tujuan penciptaan. Dengan demikian, memahami dan menghargai
alam semesta bukan hanya penting untuk kesejahteraan fisik, tetapi juga untuk pengembangan spiritual

dan moral umat manusia, sesuai dengan ajaran Islam (Yahya, 2003).
Penciptaan Alam Semesta Perspektif Islam

Dalam perspektif Islam, penciptaan alam semesta merupakan konsep yang sangat penting dan
mendalam. Pemahaman tentang bagaimana Allah SWT menciptakan segala sesuatu tidak hanya tertera
dalam kitab suci, tetapi juga dapat dilihat melalui pengamatan dan penelitian ilmiah. Banyak fisikawan
muslim yang selain memiliki pemahaman mendalam tentang ilmu fisika, juga memiliki keyakinan yang
kuat bahwa alam semesta ini diciptakan oleh Allah (Basir & Syarif, 2021). Mereka mengamati keindahan
dan keteraturan alam semesta sebagai bukti adanya pencipta yang maha agung. Pandangan bahwa alam
semesta diciptakan oleh Allah adalah salah satu interpretasi yang sering dikemukakan oleh para

fisikawan Muslim.

Beberapa pandangan umum yang sering dikemukakan oleh fisikawan Muslim terkait penciptaan
alam semesta meliputi (Wahyudin & Nasikin, 2022): pertama, keteraturan alam semesta, di mana hukum-
hukum alam yang kompleks dan presisi dianggap sebagai tanda adanya desain cerdas. Konstanta-
konstanta fundamental alam semesta yang memiliki nilai sangat spesifik, jika sedikit saja berbeda, dapat
mengakibatkan ketidakmampuan alam semesta untuk mendukung kehidupan. Aeala, kesadaran dan
kehidupan, dimana keberadaan dan kesadaran dalam alam semesta dianggap sebagai fenomena
kompleks yang sulit dijelaskan hanya dengan hukum-hukum fisika, menunjukkan adanya sesuatu yang
melampaui materi. Salah satu fisikawan Muslim yang terkenal adalah Dr. Fazale Rana, seorang
biokimiawan yang menulis tentang persimpangan antara sains dan iman, serta Dr. Yusuf al-Qaradawi,

seorang ulama yang mengaitkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan penemuan-penemuan ilmiah.

Berikut adalah beberapa ilmuwan Muslim yang berkomentar tentang penciptaan alam semesta

beserta pemikirannya:
1) Al-Farabi (872-950 M)

Al-Farabi menggabungkan filosofi Yunani dengan ajaran Islam. la berpendapat bahwa alam

semesta diciptakan oleh Tuhan dan memiliki struktur Ajerarkis. la melihat penciptaan sebagai

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana 219

proses yang teratur dan rasional, di mana setiap entitas memiliki tujuan tertentu dalam tatanan
kosmik (Zaini, 2018).

lbnu Sina (Avicenna) (980-1037 M)

Dalam karyanya "Aitab al-Shifd", Ionu Sina menjelaskan bahwa alam semesta adalah hasil
dari kehendak Tuhan. la mengembangkan konsep "wujud" dan "non-wujud”, di mana penciptaan
adalah manifestasi dari wujud yang sempurna (Tuhan) ke dalam wujud yang tidak sempurna (alam

semesta). la juga membahas hubungan antara Tuhan dan ciptaan-Nya (Karim, 2020).
Al-Ghazali (1058-1111 M)

Dalam " 7ahatut al-Falasifali', Al-Ghazali mengkritik pandangan filsafat yang menganggap
alam semesta abadi dan tidak diciptakan. la menekankan bahwa alam semesta adalah ciptaan
Tuhan yang bersifat temporer dan bahwa penciptaan terjadi secara terus-menerus oleh kehendak
Tuhan. la menekankan pentingnya iman dan wahyu dalam memahami penciptaan (Rizky &
Resmiyanto, 2022).

Ibn Rushd (Averroes) (1126-1198 M)

Ibn Rushd berusaha menjembatani antara filsafat dan 7eologi. la mengkritik pandangan yang
menolak akal dalam memahami penciptaan. Dalam karyanya, ia membahas bahwa penciptaan
adalah hasil dari akal dan bahwa Tuhan menciptakan alam semesta dengan cara yang rasional
(Sebagai & Analitis, 2024).

Al-Biruni (973-1048 M)

Al-Biruni adalah seorang astronom yang melakukan penelitian mendalam tentang alam
semesta. la mengembangkan metode ilmiah dan melakukan pengukuran astronomi yang akurat.
Dalam karyanya, ia membahas tentang penciptaan dan struktur alam semesta, serta menekankan

pentingnya observasi dan eksperimen dalam memahami kosmos (Khairurahmah et al., n.d.).
Nasir al-Din al-Tusi (1201-1274 M)

Al-Tusi mengembangkan model geosentris yang lebih akurat dan menulis tentang
penciptaan dalam konteks astronomi. la berpendapat bahwa penciptaan alam semesta mengikuti
hukum-hukum tertentu yang dapat dipahami melalui akal dan observasi, serta menekankan

pentingnya iimu pengetahuan dalam memahami penciptaan (Mulyadi, 2018).

llmuwan-ilmuwan ini memberikan kontribusi penting dalam pemikiran tentang penciptaan alam

semesta, menggabungkan pengetahuan ilmiah dengan ajaran agama dan filosofi, serta mendorong

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



220 Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana

pemahaman yang lebih dalam tentang hubungan antara Tuhan dan ciptaan-Nya. Pengetahuan ilmiah
yang semakin berkembang justru semakin memperkuat keyakinan kita akan kebesaran Allah SWT
sebagai pencipta segala sesuatu (Rizqi et al., 2023). "Apakah penciptaanmu lebih hebat ataukah langit
yang telah dibangunNya?"(QS. An-Naziat ayat 27 ), berdasarkan analisis astronomi kosmologi, ledakan
besar terjadi sekitar 13,7 miliar tahun lalu (Ramadhan et al., 2022). Tetapi jangan dibayangkan ledakan
itu hanya seperti ledakan bom yang dapat kita tanyakan dimanakah pusat ledakannya. Peristiwa yang
terjadi adalah mulainya tercipta ruang dan mulainya waktu, dari kondisi yang sigularitas yang belum ada
apa-apa termasuk belum ada hukum-hukum fisika. Ruang alam semesta tercipta demikian cepatnya
sehingga disebut sebagai ledakan. Penciptaan pertama kali adalah energi dan partikel foton, dari partikel
foton terbentuk netron, dan elektron partikel lain yang tidak bisa dikenal (sains menggolongkannya
sebagai materi gelap). Dari proton dan elektron terbentuk hidrogen sebagai unsur pertama pembentukan

bintang. Unsur-unsur lainya terbentuk dari proses fusi nuklir didalam bintang (Nariswari et al., 2020).

Berbagai hasil pengamatan dianalisis dengan dukungan teori-teori fisika untuk mengungkapkan
asal-usul alam semesta. Semua materi dan energi yang kini ada di alam terkumpul dalam satu titik tak
berdimensi yang berkerapatan tak terhingga. Tetapi ini jangan dibayangkan seolah-olah titik itu berada
disuatu tempat di alam yang kita kenal sekarang ini. Yang benar, baik materi energi, maupun ruang yang

ditempatinya seluruhnya bervolume amat kecil, hanya satu titik tak berdimensi (Khotimah, 2020).

Tidak ada satu titikpun di alam semesta yang dapat dianggap sebagai pusat ledakan. Dengan kata
lain ledakan besar alam semesta tidak seperti ledakan bom yang meledak dari satu titik lesegenap
penjuru (Sada, 2016). Hal ini karena pada hakikatnya seluruh alam turut serta dalam ledakan itu maka
lebih tepatnya, seluruh alam semesta mengembang tiba-tiba secara serentak. Ketika itulah mulainya

terbentuk materi, ruang dan waktu (Qowim, 2012).

Dalam perspektif islam dijelaskan secara jelas, materi penciptaan alam semesta yang pertama
terbentuk adalah hidrogen yang menjadi bahan dasar bintang dan galaksi generasi pertama (M. Rizal &
Guntur Alting, 2023). Dari reaksi fusi nuklir didalam bintang terbentuklah unsur-unsur berat seperti karbon,
oksigen, nitrogen dan besi. Kandungan unsur-unsur berat dalam komposisi materi bintang merupakan
salah satu "akte" lahir bintang. Bintang-bintang yang mengandung banyak unsur berat berarti bintang itu
"generasi muda" yang memanfaatkan materi-materi sisa ledakan bintang-bintang tua. Materi
pembentukan bumi pun diyakini berasal dari debu dan gas antara bintang yang berasal dari ledakan
bintang dimasa lalu. Jadi, seisi alam ini memang berasal dari satu kesatuan (Dawi, 2021). Alam semesta
kemudian mulai terisi bintang-bintang yang terkelompok dalam galaksi-galaksi. Perkembangan

selanjutnya terbentuk nebula, planet, dan benda-benda langit lainnya (Rasyid, 2020).

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana 221

Dalam perspektif Islam dijelaskan secara mendalam melalui Surah Al-Anbiya ayat 30 yang

menggambarkan proses penciptaan alam semesta dari satu kesatuan (A. Rizal, 2016).

//////

"Apakah orang-orang yang kafir tidak mengetahui bahwa langit dan bumi itu keduanya dahulu adalah

sesuatu yang padu, lalu Kami pisahkan keduanya?”

Berikut adalah penjelasan yang lebih rinci mengenai hal ini,

a)

Pemisahan Langit dan Bumi

Penciptaan alam semesta dipahami sebagai tindakan ilahi yang disengaja untuk
tujuan tertentu, ayat ini menunjukkan bahwa penciptaan bukanlah hasil dari kebetulan,
melainkan merupakan bagian dari rencana yang lebih besar (Montang, 2023).
Pendekatan ini memberikan landasan yang kuat untuk memahami asal-usul alam

semesta secara rasional.

Kekuatan Firman Allah

Ayat ini juga mencerminkan kekuatan Allah yang luar biasa dalam penciptaan. Allah
berfirman "Kun fayakun”(Jadilah, maka jadilah), yang menunjukkan bahwa penciptaan
tidak memerlukan waktu yang panjang atau proses yang rumit dalam pengertian
manusia. Dengan satu perintah, segala sesuatu dapat terjadi (llhamuddin, 2014). Ini

menunjukkan betapa Allah memiliki otoritas mutlak atas segala yang ada.

Pentingnya Air dalam Kehidupan

Selanjutnya, bagian dari ayat tersebut menyatakan:
'Dan Kami jadikan segala sesuatu yang hidup dari air.”

Ini menegaskan bahwa air merupakan unsur yang sangat fundamental dalam
penciptaan. Dalam banyak penelitian ilmiah, air diidentifikasi sebagai elemen kunci untuk
mendukung kehidupan. Dalam konteks ini, Al-Qur'an sudah menekankan pentingnya air
ribuan tahun sebelum penelitian iimiah modern mengenali perannya (Haddade, 2016).
Ini menunjukkan kedalaman pemahaman yang terdapat dalam wahyu llahi dan

memberikan pengakuan atas kebijaksanaan Allah dalam penciptaan.

Proses Penciptaan dalam Enam Masa
Dalam Al-Qur'an, proses penciptaan alam semesta juga dijelaskan dalam enam

masa. Hal ini dapat dilihat dalam Surah Yunus ayat 3 dan Surah Al-Araf ayat 54, yang

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



222 Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana

menyatakan bahwa Allah menciptakan langit dan bumi dalam enam hari. Proses
penciptaan ini bukan berarti waktu dalam pengertian manusia yang biasa, melainkan
merujuk pada fase-fase yang teratur (Asrori, 2020). Ini menggambarkan bahwa
penciptaan memiliki tatanan yang terencana, di mana setiap fase saling berhubungan

dan membangun satu sama lain.

e) Tatanan dan Keseimbangan Alam Semesta

Alam semesta, menurut Al-Qur'an, diciptakan dengan tatanan dan keseimbangan
yang sempurna. Ini mencerminkan kebijaksanaan dan kekuasaan Allah. Segala sesuatu
dalam alam semesta berfungsi dengan cara yang teratur dan harmonis, menciptakan
kondisi yang memungkinkan kehidupan untuk berkembang. Misalnya, hukum fisika,
siklus Aidrologi, dan ekosistem semuanya bekerja dalam keselarasan yang
memungkinkan keberlangsungan kehidupan (Arifullah, 2006). Hal ini juga mencerminkan
sifat Allah yang Maha Bijaksana, di mana setiap ciptaan memiliki tujuan dan perannya

masing-masing.

f) Implikasi bagi Iman Manusia
Ayat Al-Anbiya dan penjelasan mengenai penciptaan ini tidak hanya menjelaskan
proses ilmiah tetapi juga mengajak manusia untuk merenungkan kekuasaan dan
kebesaran Allah. Pertanyaan reforis di akhir ayat, "Maka mengapa mereka tiada juga
beriman?", menantang orang-orang yang tidak percaya untuk merenungkan penciptaan
ini dan menyadari tanda-tanda kekuasaan Tuhan di sekitar mereka (Saidur Ridlo, 2023).
Ini adalah ajakan untuk berpikir dan memahami bahwa segala sesuatu yang ada di alam

semesta adalah bukti nyata dari keberadaan dan kekuasaan Sang Pencipta.

Penciptaan alam semesta dalam perspektif Islam bukan hanya sekadar peristiwa fisik, tetapi
merupakan manifestasi dari kehendak dan kebijaksanaan Allah SWT yang mendorong kita untuk
senantiasa bersyukur, beribadah, dan menjaga alam semesta dengan penuh tanggung jawab
sebagai makhluk ciptaan yang memiliki peran penting dalam menjaga keseimbangan dan
keharmonisan (Mukhlish, 2016).

Penciptaan Alam Semesta Perspektif Barat dalam Teori Osilasi

Teori Osilasi yang dikemukakan oleh Fred Hoyle pada tahun 1948 juga dikenal sebagai Oscillating
Universe Theory, adalah salah satu dari banyak model yang mencoba menjelaskan asal-usul dan nasib
akhir alam semesta. Dasar Pemikiran Teori ini menyatakan bahwa alam semesta mengalami siklus

berulang antara ekspansi dan kontraksi. Menurut teori ini, alam semesta yang kita kenal saat ini adalah

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana 223

hasil dari sebuah siklus yang sedang berlangsung. Ketika alam semesta mengembang, ia akan mencapai
titik maksimal tertentu sebelum akhirnya mulai memampat lagi, hingga mencapai keadaan singularitas

yang memungkinkan Big Bang berikutnya terjadi (Jurnal & Metro, n.d.).

Proses siklus; Pertama; ekspansi (Bjg Bang) menyatakan bahwa alam semesta mengembang dari
keadaan singularitas, menciptakan semua materi dan energi yang ada. Selama fase ini, galaksi, bintang,
planet, dan struktur kosmik lainnya terbentuk. Aeaua;, Kontraksi (Big Crunch): Setelah mencapai titik
maksimal ekspansi, gaya gravitasi mulai menarik semua materi kembali menuju pusat. Alam semesta
kemudian memampat lagi menjadi singularitas, dan siklus ini diulang. Satu siklus osilas/ diperkirakan
berlangsung selama 30 milyar tahun, setelah satu siklus selesai siklus berikutnya dimulai, dan proses ini
terus berulang (Afandi, 2013).

Teori osilasitidak menolak teori Bjg Bang, tetapi lebih menambahkan dimensi waktu yang berulang
dalam proses penciptaan alam semesta. Teori ini menunjukkan bahwa alam semesta mungkin
mengalami banyak siklus pengembangan dan pemampatan sebelum mencapai keadaan yang kita lihat
sekarang (Taufiqy, 2016).

Perbandingan Rasionalisasi Surah Al-Anbiya ayat 30 dengan Teori Osilasi

Meskipun terdapat kesamaan dalam menggambarkan keadaan awal alam semesta, terdapat
perbedaan mendasar antara teori Osilasi dan ayat Al-Anbiya ayat 30. Teori Osilasi merupakan upaya
manusia untuk memahami alam semesta secara ilmiah, sedangkan ayat Al-Anbiya 30 merupakan wahyu
Allah yang bertujuan untuk memberikan petunjuk kepada manusia tentang asal-usul dan tujuan
penciptaan (Drs. Yamin Winduono & Drs. Kandi, 2009). Ayat ini secara implisit menggambarkan
penciptaan alam semesta dari keadaan awal yang sangat padat (\_) kemudian dipisahkan (Lee33), Mari

kita telusuri perbandingan ini dengan cara yang menarik dan mendalam.

a) Asal Terpadu (Dari Kesatuan Menuju Keberagaman)
1) Surah Al-Anbiya Ayat 30:

Dalam ayat ini, Allah mengungkapkan bahwa langit dan bumi pada awalnya adalah
satu kesatuan yang padu. Ini menggambarkan sebuah momen primordial, di mana segala
sesuatu berada dalam harmoni sempurna sebelum diciptakan. Pemisahan ini bukan sekadar
fisik, tetapi juga spirifual, menandakan bahwa penciptaan adalah hasil dari kehendak ilahi

yang terencana (Siregar, 2014).

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



224

Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana

2) Teori Osilasi:

Teori osilasi memulai kisahnya dari singularitas, sebuah titik di mana semua
materi ferkompresi; Dari titik ini, alam semesta mengembang dalam ledakan besar (Big
Bang) dan kemudian berkontraksi kembali. Meskipun ada kesamaan dalam ide tentang
asal yang terpadu, teori ini tidak memberikan titik awal yang definifif melainkan

menggambarkan siklus yang tak berujung.

b) Pemisahan dan Ekspansi (Tindakan llahi dan Proses Alam)
1) Surah Al-Anbiya Ayat 30:

Pemisahan langit dan bumi di sini adalah tindakan ilahi yang disengaja. Allah, sebagai

Pencipta, memiliki kontrol penuh atas proses ini, menunjukkan bahwa penciptaan adalah

perjalanan yang terarah dan penuh makna. Setiap elemen di alam semesta memiliki peran

dan tujuan yang jelas (A. Rizal, 2016).

2) Teori Osilasi:

Dalam teori osilasi, pemisahan dan ekspansi terjadi secara alami, tanpa campur tangan

ilahi. Alam semesta mengembang dan berkontraksi berdasarkan hukum fisika. Ini

menciptakan pandangan bahwa segala sesuatu terjadi secara kebetulan, tanpa tujuan yang

jelas.

c) Siklus Penciptaan (Unik dan Berulang)

1)

Surah Al-Anbiya Ayat 30:

Penciptaan dalam pandangan Islam adalah peristiwa tunggal yang memiliki awal yang
pasti. Ini menandakan bahwa ada momen di mana Allah menciptakan segala sesuatu,
memberikan makna dan tujuan pada eksistensi. Penciptaan bukanlah sekadar siklus,
tetapi sebuah peristiwa yang unik dan tidak dapat diulang.

Teori Osilasi:

Sebaliknya, teori osilasi menggambarkan alam semesta sebagai entitas yang mengalami
siklus berulang antara ekspansi dan kontraksi. Setiap siklus dapat dianggap sebagai
penciptaan baru, tetapi tidak ada penciptaan yang definifif. Ini menciptakan pandangan
bahwa alam semesta tidak memiliki awal atau akhir yang tetap, melainkan terus berputar

dalam siklus yang tak berujung.

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana 225

d) Tujuan dan Maksud (Kehendak llahi dan Proses Naturalistik)
1) Surah Al-Anbiya Ayat 30:

Dalam pandangan ini, penciptaan adalah tindakan yang disengaja oleh Allah,
menunjukkan bahwa ada maksud dan tujuan di balik setiap elemen yang diciptakan. Ini
mencerminkan keyakinan bahwa penciptaan tidak terjadi secara kebetulan, tetapi

merupakan bagian dari rencana ilahi yang lebih besar.
2) Teori Osilasi:

Teori ini lebih bersifat naturalistik, menjelaskan proses penciptaan dan evolusialam
semesta melalui hukum fisika. Dalam konteks ini, penciptaan dianggap sebagai hasil dari
proses alami yang tidak memiliki tujuan atau maksud tertentu, menjadikannya lebih

mekanistik dan kurang bermakna.

Meskipun teori osilasi menawarkan wawasan yang menarik mengenai bagaimana alam semesta
beroperasi, ia sering kali melewatkan pertanyaan mendalam tentang tujuan dan makna di balik
penciptaan. Teori ini lebih menekankan pada proses fisik dan hukum-hukum alam yang mengatur perilaku
jagat raya, seolah-olah alam semesta berjalan dalam jalur otomatis tanpa campur tangan dari kekuatan
yang lebih tinggi. Dalam pandangan ini, dinamika alam semesta tampak seperti sebuah mesin raksasa
yang berfungsi berdasarkan hukum fisika, tanpa mempertimbangkan adanya /intervensi ilahi yang

memberikan makna dan arah.

Hal ini membuat kita bertanya-tanya: Apakah semua ini hanya kebetulan, atau ada rencana yang
lebih besar di balik segala sesuatu yang kita lihat? Dengan kata lain, teori osiasimungkin menjelaskan
"bagaimana" alam semesta berfungsi, tetapi ia kurang mampu menjawab "mengapa” kita ada di sini dan
apa tujuan dari penciptaan itu sendiri (Yahya, 2002). Dalam konteks ini, penting untuk mengingat bahwa
penciptaan bukan hanya sekadar fenomena fisik, tetapi juga sebuah perjalanan spiritual

yang penuh makna.

PENUTUP
Simpulan

Pemahaman tentang penciptaan alam semesta adalah topik yang kompleks dan sering kali
membawa perspektif berbeda dari berbagai bidang. Dalam pandangan Islam, penciptaan bukanlah
sekadar peristiwa acak atau hasil dari proses yang tidak terarah, melainkan merupakan tindakan ilahi
yang memiliki tujuan dan kehendak yang jelas. Hal ini tercermin dalam ajaran Al-Qur'an, khususnya dalam
Surah Al-Anbiya Ayat 30, yang menggambarkan penciptaan sebagai suatu momen yang disengaja oleh

Allah, di mana setiap elemen di alam semesta memiliki peran dan tujuan yang spesifik.

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



226 Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana

Dalam konteks ini, penciptaan dalam Islam dipahami sebagai peristiwa yang unik dan tidak dapat
diulang, yang memiliki awal yang pasti. Ini memberikan makna yang dalam bagi eksistensi manusia dan
alam semesta secara keseluruhan. Dalam pandangan ini, setiap ciptaan tidak hanya ada untuk memenuhi
fungsi fisiknya, tetapi juga untuk berkontribusi pada rencana ilahi yang lebih besar. Dengan demikian,
penciptaan dalam Islam mengajak umat manusia untuk merenungkan dan menghargai kebesaran Allah,

serta memahami bahwa mereka memiliki peran dalam skema yang lebih luas.

Sebaliknya, teori osilasi, yang dikemukakan oleh Fred Hoyle, menggambarkan alam semesta
sebagai entitas yang mengalami siklus berulang antara Big Bang dan Big Crunch, tanpa adanya awal
atau akhir yang tetap. Pandangan ini cenderung mengabaikan adanya tujuan dan kontrol ilahi dalam
proses penciptaan. Dalam kerangka teori ini, alam semesta beroperasi dalam siklus yang tampaknya
tidak memiliki arah atau makna yang jelas, yang dapat mengurangi rasa keterhubungan dan tujuan dalam
eksistensi kita. Hal ini menimbulkan pertanyaan mendalam tentang makna kehidupan dan tujuan

penciptaan itu sendiri.

Penelitian ini menunjukkan bahwa pandangan Islam tetap relevan dan mampu memberikan
pemahaman yang lebih mendalam tentang penciptaan alam semesta, sehingga tidak terjebak dalam
doktrin Barat. Dengan demikian, kita dapat memahami dan menghargai alam semesta dengan cara yang
lebih holistik.

Saran

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, penulis menyarankan agar kajian tentang
penciptaan alam semesta terus dikembangkan melalui pendekatan multidisipliner, yang tidak hanya
mencakup aspek ilmiah semata, tetapi juga mempertimbangkan perspektif keagamaan, khususnya Islam.
Pemahaman yang komprehensif antara wahyu dan sains diharapkan mampu melahirkan kesadaran
spiritual yang lebih mendalam tentang keberadaan manusia dan tanggung jawabnya terhadap alam.
Selain itu, penting bagi para pendidik, akademisi, dan lembaga keagamaan untuk terus mengedukasi
masyarakat agar tidak mudah terpengaruh oleh paradigma ilmiah yang mengesampingkan peran Tuhan,
dan sebaliknya memperkuat keyakinan bahwa setiap fenomena alam adalah bagian dari rencana dan
kehendak llahi.

DAFTAR PUSTAKA

Adhiguna, B., & Bramastia, B. (2021). Pandangan Al-Qur'an Terhadap limu Pengetahuan Dan Implikasinya Dalam
Pembelajaran Sains. INKUIRI: Jurnal Pendidikan IPA, 102), 138.
https://doi.org/10.20961/inkuiri.v10i2.57257

Afandi, M. (2013). Teologi Islam Menurut Al-Qur’ an Dan Konsekuensinya Terhadap Kosmologi Modern. Journal

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana 227

Hermeneutik, /1), 69-82.

Aini, N. (2020). Proses Penciptaan Alam Dalam Teori Emanasi lbnu Sina. Jagfi: Jurnal Agidah dan Filsafat Islam,
32), 55-75. https://doi.org/10.15575/jaqfi.v3i2.9567

Arifullah, M. (2006). Hubungan Sains dan Agama (Rekonstruksi Citra islam di Tengah Ortodoksi dan
Perkembangan Sains Kontemporer). Kontekstualita: Jurnal Penelitian sosial Keagamaan, 21(1), 1-28.

Asrori, H. (2020). Proses Penciptaan Alam Dalam Enam Masa (Studi Komparatif Tafsir Al-Manar Dan Al-Jawéhir
FT Al-Tafsir Al-Quran Al-Karim). 27-32.

Basir, F. R., & Syarif, M. R. (2021). Periodisasi Penciptaan Alam Semesta Dalam Manuskrip Kutika dan Science
Islam. Elfalaky, &1), 29-48. https://doi.org/10.24252/ifk.v5i1.23941

Dawi, M. N. (2021). Alam Semesta Dalam Perspektif Filsafat Islam. Hbru/ Ulama, 1), 1-10.
https://doi.org/10.47662/hibrululama.v3i1.147

Drs. Yamin Winduono, M. P., & Drs. Kandi, M. . (2009). Bumi dan Alam Semesta.

Fathoni. (2017). Konsepsi Alam Semesta menurut Pandangan Islam. 7asyri”: Jurnal Tarbiyah-SyariAh ..., 242),
36. http://ejournal.kopertais4.or.id/pantura/index.php/tasyri/article/view/3292

Haddade, H. (2016). Air Perspektif Al-Qur'an Dan Sains. 7afsere, 42), 17-30.

Hasan, Y. (2020). Fisika dalam perspektif: suatu tinjauan perkembangan dan peran masyarakat. £aucativo: Jurnal
Pendidikan, June 1997, 2588-2593.

Hayani, S., Saputra, A., & Amin, S. (2019). PANDANGAN AL-GHAZALI 21, 148-161.

llhamuddin, 1. (2014). Reinterpretasi Dan Sinergitas Teori Penciptaan Alam. MIQOT.: Jurnal limu-ilmu Keislaman,
382). https://doi.org/10.30821/miqot.v38i2.62

llmi, T. (n.d.). D/ ALAM SEMESTA.
Jurnal, R., & Metro, I. (n.d.). KOSMOLOGI DAN SAINS DALAM ISLAM Oleh : Siti Nurjanah STAIN Metro. 1-1T7.
Karim, A. (2020). TEORI EMANASI (Studi Komparatif al-Farabi dan lbnu Sina). 1-133.

Khairurahmah, S., Khairurahmah, N., & Aulia, P. (n.d.). Mengungkap limu Pendidikan Sains tentang Rahasia Alam
melalui Lensa Islam dalam Perspektif Al-Qur ’ an Pendahuluan. 12).

Khotimah, H. (2020). Kajian Tentang Penciptaan Alam Semesta dalam Perspektif Kitab Tafsir Al-Azhar dan
llmuwan Sains. A/ AKarma.: Jumal Studi lmu Al Quran dan Tafsir, 42), 61.
https://doi.org/10.58438/alkarima.v4i2.57

Lukman. (2015). HUBUNGAN SAINS DAN AGAMA DALAM PEMIKIRAN FRITJOF CAPRA Skripsi UNIVERSITAS
ISLAM NEGER! ( UIN ) ALAUDDIN MAKASSAR.

Masang, A. (2020). Kedudukan Filsafat Dalam Islam. Jurnal Pilar: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 11(1), 30-55.

Montang, R. D. (2023). Understanding God’S Works and Its Implications in Today Memahami Karya-Karya Allah
Dan Implikasinya Pada Masa Kini: £/RENE: Jurnal limiah Teologi; &1), 34-55.

Mukhlish, M. (2016). URGENSI MEMAHAMI TERJADINYA ALAM SEMESTA MELALUI PERSPEKTIF BARAT
DAN PERSPEKTIF AL-QUR'AN Moh. Nuansa Jurnal, 11(1), 1-23.

Mulyadi, A. (2018). Pemikiran Al-Khawarizmi dalam Meletakkan Dasar Pengembangan llmu Astronomi Islam.
International Journal thya’ Ulum al-Din, 20(1), 63-86. https://doi.org/10.21580/ihya.20.1.2782

Nariswari, N. P., Huda, A. K., Firdaus, A., Fitriyani, E. N., & Hidayatullah, A. F. (2020). Konsep Penciptaan Alam
Semesta Menurut Pandangan Ibnu Rusyd Dan Stephan Hawking Dan Kaitannya Terhadap Kosmologi.

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



228 Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana

Jurnal Pemikiran Islam, 62), 280. https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/zawiyah/article/view/1612
Qowim, A. H. (2012). Fakultas ushuluddin institut agama islam negeri walisongo semarang 2012.

Rahmawati, R. D., & Bakhtiar, N. (2019). Pembelajaran IPA Berbasis Integrasi Islam-Sains pada Pokok Bahasan
Penciptaan Alam Semesta dan Tata Surya. Joumal of Natural Science and Integration, 12), 195.
https://doi.org/10.24014/jnsi.v1i2.6599

Ramadhan, R., Maulana, S., & Ramadhan, S. (2022). Relativitas Waktu Penciptaan Alam Semesta Ditinjau dari
Teori Bigbang dan Surat Hud Ayat 7. Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains, 0401), 11-18.

Rasyid, A. N. (2020). Astronomi dan Kosmologi dalam perspektif Al-Qur'an. VEATOR: Jurnal Pendidikan IPA, 1(1),
39-49. https://doi.org/10.35719/vektor.v1i1.3

Rianti, S., & Munawar, A. M. (2022). Penciptaan Alam Semseta Menurut Para Muffasir dan Astronom. AKonferensi
Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains, 41), 19-27. https://ejournal.uin-
suka.ac.id/saintek/kiiis/article/view/3270

Rizal, A. (2016). Pemisahan Langit dan Bumi Menurut Al-Qur an Berdasarkan Penafsiran Surah Al-Anbiya Ayat 30.
22.

Rizal, M., & Guntur Alting, M. (2023). Teori Alam Dalam Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Teori Manajemen Waktu
Dalam Penciptaan Alam. Al-Mutharahah: Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan, 2Q2), 227-242.
https://doi.org/10.46781/al-mutharahah.v20i2.830

Rizky, P., & Resmiyanto, R. (2022). Pandangan Al-Ghazali Tentang Fisika Dalam Tahafut Al-Falasifah. Prosiding
Konferensi Integrasiinterkoneksi Islam Dan Sains, 4, 268-278.

Rizqi, M., Saputra, Z., Hilmi, M. N., & Zahro, R. (2023). Terciptanya Alam Semesta dalam Pandangan Islam. 7ahun
2023 Journal Islamic Education, 1(3), 298-304. https://maryamsejahtera.com/index.php/Education/index

Sada, H. J. (2016). ALAM SEMESTA DALAM PERSEPEKTIF AL- QUR'AN DAN HADITS Heru Juabdin Sada
(Dosen PAI FTK IAIN Raden Intan Lampung). Jurnal Pendidikan Islam, 7November), 260.

Saidur Ridlo. (2023). Hubungan Manusia dengan Alam Semesta dalam Pandangan Islam. Jurnal Pendidikan dan
Kebudayaan, vol 5 no 7 177-191.
https://www.jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/scholastica/article/view/1962

Sebagai, G. M.-M., & Analitis, K. (2024). TERHADAP PENGKAFIRAN FILOSOF OLEH AL- SKRIPSI.

Semesta, P. A. (n.d.). 4. Bambang Pranggono, Ir., MBA., adalah dosen tefap Fakulfas Teknik Jurusan Teknik PWK
Unisba. 19-25.

Siregar, P. (2014). Penciptaan Alam Menurut Alquran Dan Sains. Academia.Edu, 382), 13-15.
https://www.academia.edu/download/54618406/PENCIPTAAN_ALAM_MENURUT_ALQURAN_DAN_SAIN
S.pdf

Soegijanto, T. (2022). Tinjauan Sains dan Teologi Penciptaan Terhadap Pandangan Kreasionis Bumi Muda dan
Kreasionis Bumi Tua. Fideir Jumal Teologi Sistematika dan Prakiika, 41), 115-131.
https://doi.org/10.34081/fidei.v5i1.305

Taufiqy, R. H. (2016). TEORI PENCIPTAAN ALAM SEMESTA MENURUT AL-QURAN (Kritik terhadap Theory of
Everything Stephen Hawking). 41), 1-23.

Wahyudin, D., & Nasikin, M. (2022). Integrasi-Interkoneksi Al-Qur'an, Sains, Dan Peradaban: Konsep, Metode Dan
Proyeksi. e/-Umdah, 51), 21-45. https://doi.org/10.20414/elumdah.v5i1.5221

Yahya, H. (2002). Manusia dan Alam Semesta. In Jakarta. Lentera.

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



Farhana Astna Mufida, Fityatun Naffa, dan Frida Febriyana 229

Yahya, H. (2003). Penciptaan Alam Raya. penerbit buku-buku sains islami.

Yusuf, M., Harun, H., & Latif, M. (2024). Konsep Emanasi Filsuf Islam dan Hubungannya dengan Teori Sains
mengenai Penciptaan Alam Semesta. 102), 501-509.

Zaini, M. (2018). Alam Semesta Menurut Al-Quran. TAFSE: Joumal of Quranic Studies, A1), 30.
https://doi.org/10.22373/tafse.v2i1.8073

Lisyabab, Volume 6, Nomor 1, Juni 2025
ISSN 2722-7243 (c); 2722-8096 (e)



